
Metáfora. Revista de literatura y análisis del discurso, 15, 2025, pp. 277-283 277 

ISSN 2617-489 | DOI: 10.36286 

“CREO QUE ESTAMOS LOGRANDO EL INGRESO DE NICOMEDES SANTA 

CRUZ EN EL CANON LITERARIO PERUANO” 

ENTREVISTA A MILAGROS CARAZAS SALCEDO 

Carolina Sthefany Estrada Sánchez 

Universidad Nacional Mayor de San Marcos 

estradasanchezsthefany@gmail.com 

https://ocird.org/0000-0002-0513-0395 

DOI: https://doi.org/10.36286/mrlad.v3i6.249 

Es doctora en Literatura peruana y latinoamericana y, actualmente, docente de la Facultad de 

Letras y Ciencias Humanas de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, así como 

también investigadora de la Tradición oral y musical afroperuana, y de la iconografía negra. 

Ha publicado, entre otros, Estudios Afroperuanos. Ensayos sobre identidad y literatura 

afroperuanas (2011). A su vez, recibió el premio “Heroína Nacional María Elena Moyano” 

(2007) y el reconocimiento como “Personalidad Meritoria de la Cultura” (2015) por el 

Ministerio de Cultura del Perú. 

 

A lo largo de su trayectoria, ha sido una voz clave e influyente en la 

investigación sobre literatura afroperuana, lo que le ha permitido conocer una 

amplia gama de publicaciones relacionadas con este campo. En ese marco, 

¿cómo percibe la evolución de esta literatura en las últimas décadas y qué tipo 

de resistencias ha enfrentado dentro del canon literario peruano? 

Prefiero hablar de un cambio de perspectiva. Recuerdo bien que empecé incluyendo el tema 

de la literatura afroperuana en el curso de Literaturas Orales y Étnicas del Perú, ya que estaba 

orientado a lo andino quechua y faltaba la polifonía de voces; también me interesaba lo 

amazónico. De este modo, se abrían y se discutían nuevos temas en el sílabo de curso, en esa 

búsqueda de la pluralidad. 

Ciertamente, una estrategia de resistencia constante ha sido plantear el análisis de 

obras de autores fuera de lo común, desde la otra vereda. Recuerdo que en una ocasión me 

dijeron si era posible participar en tal congreso, pero que me sacudiera de lo negro, que lo 

soltara una vez. Mi reacción fue una sonrisa burlona y solo atiné a responder: “Imposible. 

Sería como negarme a mí misma”. Al final, los organizadores (de mi generación) 

comprendieron que, en mi caso, no se trataba de un tema académico de moda, una postura 

cómoda. En el programa de ese congreso, mi ponencia aparecía como el tema disidente otra 

vez. 

https://www.metaforarevista.com/index.php/meta
mailto:estradasanchezsthefany@gmail.com
https://ocird.org/0000-0002-0513-0395
https://doi.org/10.36286/mrlad.v3i6.249


Metáfora. Revista de literatura y análisis del discurso, 15, 2025, pp. 277-283 278 

ISSN 2617-489 | DOI: 10.36286 

He ahí la diferencia de hablar por el otro, desde afuera, y hablar desde adentro. Puedo 

añadir que el cambio de perspectiva es escribir desde mi experiencia personal y la pertenencia 

al pueblo afroperuano. Por eso, era importante pasar de la llamada literatura negra o negroide 

a la literatura afroperuana, como he prefiero nombrarla, así como del negro al sujeto 

afroperuano y, a partir de ello, fortalecer los Estudios Afroperuanos, propuesta de Fernando 

Romero. Este campo de investigación es multidisciplinario e interdisciplinario, pues desborda 

la literatura misma. 

En este sentido, falta comprender que nuestra literatura afroperuana, que se viene 

construyendo, toma distancia del negrismo a secas, esto es, de aquel corpus escrito desde 

afuera que intenta representar lo negro, aunque lo valore, pero desde el paternalismo y el 

colonialismo. En la actualidad, se distingue el indigenismo literario de la literatura indígena 

en lengua. Entonces, ha de llegar el momento en que nuestra literatura afroperuana alcance 

una etapa de madurez y consolidación; ha de llegar con el tiempo. 

También se puede hablar de una ampliación temática. Años atrás, solo se analizaba 

Matalaché de Enrique López Albújar como paradigma. Por eso, decidí centrarme en Canto 

de sirena, de Gregorio Martínez, para la tesis de licenciatura en 1997, y luego, en Crónica de 

músicos y diablos, Biblia de guarango, etc. Era prioritario analizar obras de otros autores o 

escritoras, tales como Malambo de Lucía Charún-Illescas, por ejemplo, y sin dejar de lado la 

tradición oral y musical. Cuando se publica el libro Estudios Afroperuanos. Ensayos sobre 

identidad y literatura afroperuanas en 2011, resultaba innegable que éramos parte de la 

agenda académica local. De tal modo, creció también el interés de otros investigadores 

nacionales y extranjeros; e inclusive la idea repercutió en otras universidades y cada cierto 

tiempo se organizan más eventos. 

El interés por visibilizar las voces femeninas en la literatura peruana ha ido 

ganando terreno en los últimos años. En ese marco, ¿qué aportes considera que 

ofrecen las autoras afrodescendientes al corpus literario nacional? ¿Qué 

figuras considera especialmente relevantes rescatar o releer hoy? 

La literatura afroperuana escrita por mujeres va creciendo paulatinamente, y ya existen 

algunas publicaciones y voces, sobre todo en la poesía y la narrativa. Por citar un caso, se ha 

publicado la segunda edición de Malambo, de Lucía Charún-Illescas, y han aparecido otras 

poetas más allá de Mónica Carrillo organizadas en el Círculo Nacional de Escritoras 

https://www.metaforarevista.com/index.php/meta


Metáfora. Revista de literatura y análisis del discurso, 15, 2025, pp. 277-283 279 

ISSN 2617-489 | DOI: 10.36286 

Afroperuanas (o Cineape). En efecto, se toma conciencia y madurez sobre el oficio de 

escribir y el rol que cumple el escritor en el ámbito literario y social. Espero que las próximas 

antologías o recopilaciones incluyan más voces femeninas y que no sean solo escriturales. 

Falta conocer, además, a las representantes de la tradición oral y musical en el interior del 

país y de las comunidades como Zaña, Yapatera, Aucallama, Locumba, etc. 

En la medida en que se publique o se conozca lo que producen las afroperuanas en el 

campo literario, habrá más oportunidad de visibilizar más nombres y textos. Por ejemplo, es 

loable la publicación de Peinando a una negrita, obra teatral de Victoria Santa Cruz, dado 

que el pelo crespo y las trenzas se relacionan con la identidad cultural y las formas de 

resistencia femeninas. Para aquellas que somos del pelo, ya que me incluyo, lo entendemos 

muy bien: es nuestra herencia y estamos orgullosas de ello. La manera cómo trenzas o peinas 

el cabello crespo o zambo pasa de generación en generación, y adquiere sentido. 

El testimonio ha sido también uno de los ejes que ha atravesado su labor 

crítica. En esa línea, ¿qué rol cumple el testimonio, como género literario y 

como práctica cultural, en la configuración de identidades afroperuanas? ¿Qué 

límites o posibilidades podemos encontrar en este? 

El testimonio literario latinoamericano ha atravesado por varias etapas hasta conformarse un 

corpus bastante rico y sólido, al punto de que es inagotable como tema de investigación. 

Asimismo, este se reactualiza y se renueva cada cierto tiempo, debido a que existen las 

diferencias sociales, económicas y de otros tipos que tienden a separar y excluir o, en buena 

cuenta, a discriminar al otro. Esas voces que no se escuchan y de las que no se quiere saber 

no quedan en el silencio, así como ese otro tampoco permanece en el olvido ni invisible por 

siempre. 

En el caso del testimonio afroperuano, se ha procurado levantar el corpus o, más bien, 

rescatar del olvido cuáles son esas publicaciones en las que se democratiza la presencia del 

otro afroperuano, así como también poner de relieve su voz y su historia. Justamente se 

aprovechó la tesis doctoral para analizar y discutir el tema, y se brindó prioridad al testimonio 

producido en provincias o, en su defecto, que el informante fuera oriundo de alguna, tal como 

el caso de Delia Zamudio, nacida en Chincha. Todo ello se realizó con el objetivo de eludir el 

centralismo, de modo que viajé a las comunidades afroperuanas para recopilar historias de 

vida y tradición oral y musical. Por tal razón, hubo un periodo en que estaba a la caza de las 

https://www.metaforarevista.com/index.php/meta


Metáfora. Revista de literatura y análisis del discurso, 15, 2025, pp. 277-283 280 

ISSN 2617-489 | DOI: 10.36286 

publicaciones regionales en el interior del país habida cuenta de que todo no está al alcance 

en las librerías ni las bibliotecas limeñas. Sin embargo, esto último no ha cambiado mucho. 

Ahora bien, en la Feria Internacional del Libro (FIL) 2025, tuve el honor de presentar 

y escribir el prólogo de Erasmo. Yanacón del valle de Chancay, libro publicado 

originalmente en 1974. En efecto, se trata de uno de los testimonios más emblemáticos de 

este corpus; sobre ello, Ediciones Achawata pone al alcance la historia de vida de don 

Erasmo Muñoz y la somete a la lectura de la nueva generación de investigadores. Esa supone 

una tarea que encomiendo graciosamente a los interesados en el tema; es una posibilidad. 

Pero está también el grandilocuente testimonio de don Leoncio Bueno Barrantes, el 

llamado poeta centenario o el poeta del arenal, siempre tan enriquecedor y vital. Como el 

recopilado por el francés Roland Forgues, en Cantar de golondrino (2007). En verdad, 

Leoncio Bueno es todo un personaje, muy activo, incansable escritor, fabulador de anécdotas 

e historias. Hace poco, acaba de dar a conocer su último poemario, La leyenda auténtica del 

heroico soldado nuestro; solo faltaría reseñar y que pase por las manos del crítico. 

A propósito del centenario de Nicomedes Santa Cruz, su inclusión más visible 

en programas oficiales y espacios académicos se puede entender como una 

forma de canonización. ¿Considera usted que esta incorporación transforma 

realmente las estructuras del canon literario peruano, o se trata, más bien, de 

una incorporación simbólica? 

Para llegar a este punto, se ha visto prioritario declarar un Día de la Cultura Afroperuana (el 4 

de junio) y, después, el Mes de la Cultura Afroperuana (todo junio) o inclusive el Día de la 

Mujer Afroperuana (25 de julio), sobre todo por el primer Decenio Internacional de los 

Afrodescendientes (ahora, estamos en el segundo decenio). Hoy en día ya se cuenta con 

direcciones y comisiones dedicadas a la población afroperuana en los ministerios (MINCUL 

o MIMP) y en el Congreso. Me refiero a que no solo es lo académico, sino que también 

abarca las políticas culturales y estatales que se proyectan al 2030. 

De otro lado, de los años 90 hasta llegar a los albores del Bicentenario, hay una 

tendencia cada vez mayor de apertura y reflexión sobre las literaturas orales y étnicas, que ya 

contemplaba Antonio Cornejo Polar en su momento, de ahí que el crítico hablase desde la 

heterogeneidad y la pluralidad. De igual manera, para llegar a los Estudios Afroperuanos y 

para conseguir la apertura de un curso dedicado al tema, en la universidad peruana hoy, se ha 

https://www.metaforarevista.com/index.php/meta


Metáfora. Revista de literatura y análisis del discurso, 15, 2025, pp. 277-283 281 

ISSN 2617-489 | DOI: 10.36286 

tenido que pasar por los siguientes eventos: el I Congreso Internacional en homenaje a 

Nicomedes Santa Cruz en 2005, el Coloquio sobre danza, folklore y literatura “Al ritmo 

Victoria Santa Cruz” en 2016, pero también por publicar numerosos artículos y libros, y 

socializar ponencias tercamente sobre el mismo tema durante más de veinticinco años. 

Creo que estamos logrando el ingreso de Nicomedes Santa Cruz en el canon literario 

peruano, por ejemplo, cuando advertimos que (1) se ha publicado su obra (este año ha 

aparecido la segunda edición de La décima en el Perú y De ser como soy me alegro. 

Antología de décimas y poemas, libro de poesía más vendido en la FIL 2025); o cuando (2) 

aparecen más estudios y tesis que analizan su obra y destacan su valor literario (esto es, debe 

generarse el metatexto); y también cuando (3) se incluye la literatura afroperuana con sus 

representantes más destacados en la nueva historiografía literaria peruana. 

Faltaría reconocer que Nicomedes Santa Cruz es parte de la generación del 50 

(aparece en las fotos al lado de Sebastián Salazar Bondy, Juan Gonzalo Rose y otros), y 

publicó una obra que va de lo local a lo universal, y que no se queda anclada solo en la 

décima y en la poesía popular. Su producción es vasta y desarrolla varios géneros; es 

cuestionadora y multifacética. Quizá esto último sea el problema, debido a que su obra es una 

permanente crítica contra la discriminación, el racismo, la alienación, la explotación laboral, 

el colonialismo, etc. 

En la literatura afroperuana contemporánea conviven la memoria, las formas 

orales de raigambre tradicional y una sensibilidad profundamente 

contemporánea. ¿Cree que entre tradición y modernidad se genera un diálogo o 

una tensión? ¿Qué desafíos plantea esta situación para la crítica literaria? 

No es posible una fórmula salvadora, pero, al igual que José Carlos Mariátegui, creo que lo 

tradicional es muy dinámico, adaptable y cambiante; vale decir, no es algo estable como se 

piensa. En ese sentido, la crítica literaria debe estar atenta a ello. Por ejemplo, para acercarse 

a la literatura afroperuana de tradición oral, el crítico descubre que, en las últimas décadas, el 

decimista, el cumananero o el narrador oral manejan las redes y graban videos, o que incluso 

ofrecen su propio testimonio vivencial, o cantan o recitan sus versos para compartirlo a la 

comunidad y el público en general. En otras palabras, su literatura se globaliza y se 

aprovecha esa modernidad para la difusión de un corpus que se asume como no escritural y 

pasadista cuando es performativo. 

https://www.metaforarevista.com/index.php/meta


Metáfora. Revista de literatura y análisis del discurso, 15, 2025, pp. 277-283 282 

ISSN 2617-489 | DOI: 10.36286 

En tiempos en que las humanidades enfrentan un desplazamiento frente a 

discursos utilitaristas, ¿cómo concibe el lugar que ocupan los estudios literarios 

en la universidad pública peruana?, ¿Qué potencia crítica conserva la 

literatura como espacio en el cual se interroga el poder, el lenguaje y las 

narrativas dominantes? 

En mi opinión, un curso de literatura, en el nivel universitario, no es un cúmulo de 

información ni tampoco un listado de lecturas; y mucho menos se reduce a una metodología 

interpretativa, esto es, a la mera aplicación de una plantilla de moda con categorías bien 

memorizadas. Considero que cualquier curso de literatura debe contribuir al cuestionamiento, 

a la crítica y a la reflexión permanente, lo cual va más allá de lo teórico o lo abstracto; esto es 

lo que debiera potenciarse en los estudios literarios. Sin embargo, para criticar es necesario 

estar bien informado, haber leído y debatido las ideas, pues el silencio es complicidad y la 

inacción no es una opción aceptable. 

Desde su experiencia como docente e investigadora, ¿cuáles son los principales 

desafíos que implica enseñar literatura desde una perspectiva decolonial en el 

contexto universitario peruano? ¿Cómo se reciben estas propuestas entre los 

estudiantes y qué resistencias o aperturas ha identificado en la academia? 

Enseñar literatura es un acto de entrega y una pasión casi idealista: el docente da mucho de sí 

y procura sembrar semillas en sus estudiantes. En el futuro, puede que haya buena cosecha. 

Nunca se sabe, pero habrá sorpresas gratificantes, y es allí cuando te dices a ti mismo “valió 

la pena tanta lucha. No he arado en el mar”. 

El alumnado que llega al aula ya está formado o deformado en el pensamiento del 

colonizador, al igual que con un lenguaje y unas formas o maneras de comportarse. Se ha 

impregnado de una especie de racialismo moderno que se encubre, pero que salta como liebre 

cuando menos se espera. No es fácil combatirlo. La consigna es que el alumno reconozca su 

diversidad étnica y cultural, y lo que ha heredado de la tradición familiar; en suma, que se 

trate de un descubrimiento positivo. Por ello, es necesario el autoreconocimiento y la 

reafirmación cultural; o llevarlos de la ignorancia de su pasado al conocimiento feliz de su 

presente y de su herencia. Creo que cursos como Literaturas Orales y Étnicas o Literaturas 

Afroperuanas y populares, por ejemplo, contribuyen en ello de alguna manera. 

https://www.metaforarevista.com/index.php/meta


Metáfora. Revista de literatura y análisis del discurso, 15, 2025, pp. 277-283 283 

ISSN 2617-489 | DOI: 10.36286 

Al paso de los años, en efecto, se ha procurado hacer campaña desde la cátedra —

desde mi trinchera personal— para lograr el posicionamiento de lo nuestro, lo afroperuano. 

Se ha llegado al Bicentenario, en 2021, para la apertura de Literaturas afroperuanas y 

populares, el único curso dedicado al tema que se dicta en nuestro país. Es el inicio. Habrá 

que esforzarse más para convencer a la academia de la necesidad y la urgencia de dar paso a 

otros cursos similares en otros campos como la antropología, la historia, etc. He ahí el nuevo 

desafío que compartimos con otros colegas. 

Finalmente, como investigadora que ha trabajado con archivos invisibilizados y 

memorias subalternas, ¿qué consejo le daría a quienes inician trabajos en estos 

campos, especialmente, en contextos aún marcados por el racismo estructural? 

Considero que un investigador novato en los Estudios Afroperuanos debe acostumbrarse a ser 

disciplinado y persistente en su labor. El trabajo de campo es enriquecedor y exigente, pero 

también requiere dedicación y entusiasmo. Por tal motivo, resulta clave considerar que el 

informante merece nuestro respeto y nuestro agradecimiento profundos, por lo que debemos 

compartir con él o ella los resultados de lo investigado; en resumen, socializarlo con la 

comunidad afroperuana, en una o más bibliotecas, en la escuela, con los vecinos, etc. Es 

decir, devolverle lo que es suyo y difundirlo a los cuatro vientos para no quedarse solo en el 

ámbito académico o en una publicación de especialidad. Ahora bien, pese al racismo 

estructural aprehendido en la sociedad, en el ámbito familiar o en casa, sostenemos que 

mientras más alcance y difusión tenga una investigación sobre lo afroperuano en general, más 

posibilidades habrá de valorar y visibilizar lo nuestro de manera combativa y a 

contracorriente. Sin duda, creo que cada vez que aparece un trabajo de investigación 

dedicado a lo afroperuano es una magnífica oportunidad para el cuestionamiento y el debate 

frontal. 

https://www.metaforarevista.com/index.php/meta

